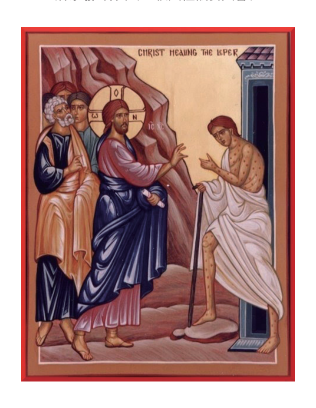
# 常年期 第六主日

潘家駿 神父(主教團禮儀委員會)



#### 慶祝奧蹟

本主日的福音向我們敘述了耶穌潔淨痲瘋病人的事蹟,而第一篇讀經肋未紀則是向我們詳列了痲瘋病的種類和症狀:「如果一個人皮膚上生了腫瘤、癖子或斑痕,他的皮膚上有了這種麻瘋病的症候,就該帶他去見亞郎司祭,或他任何一個作司祭的兒子。」之所以要見祭司,就是要由司祭來查看病患的皮膚情況,從他的皮肉及膚毛的顏色來判斷此人是否是潔淨的,若是無法當下判斷,則需要將病患隔離關閉至少七天以上,以作後續的觀察。因此按照英國「基督徒醫生團契」(Christian Medical Fellowship)的醫學專家仔細考察肋未記所描述的痳瘋病,發現舊約時代的痲瘋病並不是我們現代醫學概念裡所指的痳瘋病,它其實是指一系列發顯於皮膚上的疾病,例如象皮病以及各種癬病。無論如何,這些皮膚病都被歸入「不潔淨」的類別,並且使病人的外觀變得與常人不同。

而一旦被歸類為「不潔淨」的人,那麼會有怎樣的社會後果呢?今天的讀經一繼續這樣說:「凡是惠痲瘋病的人,都必須穿撕裂的衣服,蓬頭散髮,遮住臉的下部,喊叫說:『不潔淨!不潔淨!』在他惠痲瘋病的日子內,他常是不潔淨的。他既是不潔淨的,就應該單獨住在營外。」換句話說,為了防止因接觸而令這病擴散,病患必須離開他的家庭和社團,被隔離到以色列人在曠野紮營的區域以外的地方。因為「潔淨」與「不潔淨」是不能接觸的,若接觸,「潔淨的」會被沾污變成「不潔淨」。在起初,人們認為這種不潔淨的病是經由身體接觸來的;後來,人們越來越害怕,因此也越來越謹慎,甚至開始相信這種不潔淨的病也會經由空氣而傳染。例如,一個不潔淨的人如果站在樹下,而一個潔淨的人一旦經過,就會感染到不潔淨。另外,除了人的接觸以及空氣的傳染途徑之外,人與物品的接觸也可以相互玷污,例如,痲瘋病患者一旦進入屋內,屋裡的物品和在裡面的人都會成為不潔淨的。因此之故,整個社會為了不讓「不潔淨」的人出現於「潔淨」的空間,所以一切屬於正常人的權利和應有的對待都被剝削了。他們必須忍受被孤立的寂寞孤單,甚至在舊約這個時代,這種疾病還被視為是與這個人的宗教狀況有關,因此更不能參加向天主奉獻的祭典,所以病人不只在肉體上受苦,在心藥上更是倍受折磨。

在中國傳統的醫書當中,也把惡瘡、疥癬、大風、癘風、痲瘋等病,都統稱為癩病,也稱為痲瘋病。我們一般概念裡的 痲瘋病雖然不易傳染,但是有很多種皮膚病都會傳染,而古代的醫學不像現在這樣發達,若不把一些皮膚病都歸類於所謂 「不潔淨」的,那麼肯定很難控制疾病的傳染。因此天主教導以色列子民,凡有皮膚疾病的,那麼都需要隔離一段時間,等 確認是否患了不潔之症以後,再確定留在社區群體裡,或是必須與人群隔離。如此的作法,無疑是當時可以保護百姓的最佳 作法。天主沒有把疾病從以色列人當中挪走,祂要人去正視及面對這個世界在人類原祖犯罪之後的真實面貌,並且從中去學 習生存之道,也從中去學習明白天主的旨意,進而學習過一種棄俗從聖的生活。就因為這個世界是破碎、不完美的,因此成 了人學習生活與受試煉的最佳場所。在這學習與試煉的場域當中,我們經常要面臨生命岔路的選擇,是要往「俗」的道路走 或是選擇「聖」的生命道路?是要滿足自己的情慾,抑或是順服天主的旨意?

所以疾病,包括今天的馬爾谷福音及肋未紀裡所提到的痲瘋病也是如此,並不會導致靈魂上的不潔;患病是身體上的事,與一個人的宗教狀況無關。相反地,一個患了病的人,反而能夠與天主建立更緊密的關係,因為病痛能帶來寶貴的恩寵。所以雖然痲瘋病讓病人的肉體和心靈處在悲慘的境地當中,就如《天主教教理》所描述的:「疾病和痛苦往往是人生命所面臨最嚴重的問題。人在生病時,將體驗到自己的無能、限度和終極。一切疾病都能使我們隱約地看到死亡。」(第1500號)雖然如此,這困境卻也常常是讓人生命絕處逢生的轉戾點、柳暗花明的轉折處,所以《天主教教理》接著這樣說:「的確,疾病能使人陷入焦慮不安,甚至有時對天主感到失望和怨恨,但病人卻能藉此而反省自我。疾病也可使人更趨成熟,幫助他辨別並追求生命中最重要的事物。疾病時常激發人追尋天主並歸向天主。」(第1501號)今天福音中的那位痲瘋病人,正是為我們作了最好的見證。從這位病人身上,我們看到了人在面對疾病所帶來的肉體的痛苦和心靈的折磨時,其所懷有的盼望在耶穌身上終於有了著落。

在今天的福音中,我們聽到:「有一個痲瘋病人來到耶穌跟前,跪下求祂說:『只要祢願意,就能使我潔淨。』耶穌動了憐憫的心,就伸手撫摸他,對他說:『我願意,你潔淨吧。』」在這裡,讓我們留意一下痳瘋病患和耶穌之間的對話用語,兩個人都不是用「醫治」,而都是用了「潔淨」一詞。相對於身體的疾病,我們一般都是用「醫治」這個詞彙,因此用「醫治」來談論痳瘋病應該是很合理的,但這裡卻是用了「潔淨」,可知痲瘋病在當時不只是指身體狀況發生了問題,這病的含義更是遠遠超出了身體的狀況,而也包含了這個人心靈的景況,而在耶穌那個時代,甚至連他的宗教景況和社會景況也都受到了影響,也因此,就如前面我們所說的,他被排拒於正常生活之外,而必須生存在社會為他劃定的特定範圍內,同時不應該出現在所謂的「潔淨」空間裡。

所以,想想看,福音裡的這位痲瘋病人要有多大的勇氣,才能跨越當時的宗教和社會所為他所設立的界限?他為了自己,也可能是為了更多同他一樣遭遇,被貶為次等人的痲瘋病人,所以他跨越了「不潔淨」與「潔淨」之間的界限,來到耶穌跟前,請求耶穌潔淨他。而這位痲瘋病人很幸運也很幸福,因為他所遇見的,正是願意放下成見,跨越「潔淨」與「不潔淨」之間界限的耶穌。事實上,就算是今天這個世代,雖然不再有人會把人區分為「潔淨」或「不潔淨」,但這並不表示在人們的心裏頭就不會把人作類似的區分。在今天這個廿一世紀的社會裡,我們仍然會按一個人的社會景況或生存樣式,而把人歸類為正常的或是不正常的,高尚的或是次等的等等,為的是能夠合理化所有因著偏見而產生的行為。因此若有人被社會貼上「不正常」或「次等」的標籤,那麼即使他們勇敢地跨越了界限,但也不一定會遇到像耶穌一樣,同樣願意跨越界限來接納他們的人。

譬如,位於台北的「關愛之家」,這是一個關懷愛滋病患的民間團體,長年來也協助移民署等轉介個案,提供非法外勞、無國籍者短期庇護。這個機構過去曾遭社區居民要求搬離,但在 2007 年獲法院判決勝訴,不必搬離。但半年前市府又頻繁接到社區居民檢舉,因為居民的壓力,社會局就「照三餐」去盤查刁難。後來市府社會局甚至找來內政部移民署,要求不得再轉介個案給關愛之家,並且必須把現有的個案轉出,甚至有市府官員竟然形容這個收容措施是「把台北市當垃圾桶」,似乎只要把這些人歸為「垃圾」,我們就可以心安理得地把這些人趕走。

另外一個例子是,在 2012 年 7月,「麥當勞叔叔之家基金會」要在一個社區設立癌症重症病童中途之家,希望能給偏遠地區北上求醫的癌症病童提供住宿。這看似毫無問題的公益建設,卻引來里民的強烈反對。甚至有里民廣發傳單,在傳單上寫著:「在此處設立醫療安養機構,有損國家形象,有礙本區觀瞻,全體里民不惜流血抗爭,反對到底」,而且一位里民在接受記者採訪時,竟然愚昧地說出:「說癌症不會傳染是騙人的。」這是發生在一個台灣收入最多,平均學歷最高的地方,但人們卻無法用同理心對待及支持癌症病童,甚至好像只要把這些癌症病童掛上「不潔淨」的標籤,那麼就可以理直氣壯地把偏見合理化。

這些毫不留情地讓人見識到人心黑暗及偏見的例子,也讓我聯想到第二次世界大戰期間,日本關東軍731部隊在黑龍江省哈爾濱市部署細菌戰的史實。在這期間,日軍的上級長官要求少年隊員不要將中國人視為如同自己一樣的人,而是要把他們視為是可以咨意殘害的「馬魯達」,意思就是「木頭」。如此,這些少年隊員就可以心安理得、理直氣壯地協助731部隊進行各項慘絕人寰的人體實驗。可以說,這是人類所犯下的最黑暗、最殘酷的罪惡之一。

因此,從以上的例子,我們可以看到,不管是非常的戰爭期間或是平常的和平日子,「偏見」都會讓我們彼此之間的關係受到阻礙,甚至給對方帶來傷害。但在今天的福音裡,耶穌卻是藉著醫治那位走向祂的痳瘋病人,而與痳瘋病患一起創造了一個跨越偏見、跨越「潔淨」與「不潔淨」的美麗故事。但願這個美麗故事能夠啟發我們,努力去跨越那些阻礙人性發展美善的界限,這些界限可能是「潔淨」與「不潔淨」之間的鴻溝,也可能是敵和我之間的對立,當然,這界限也有可能是那些非得爭個你死我活的集體意識形態。而要跨越這些界限,我們需要擁有一個比這些界限更高的角度、更寬廣的視野,以及比個人和群體利益更超越的天主,如此,我們才能夠跨越這些界限,以及因著這些界限而給人們帶來的傷害。

是的,痲瘋病或任何身體上的疾病都不是罪,但反過來說、罪以及人與人之間的偏見、鴻溝、敵對、傷害才是真正的痲

### 禮儀行動

- 1. 本主日,主祭穿綠色祭披。
- 2. 詠唱「光榮頌」及「信經」。
- 3. 主祭在致候詞之後,可以用下列類似的導言,導引信友們更深地進入信德的奧蹟之中:「今天福音所要通傳我們的訊息,就是主耶穌要跨越潔淨與不潔淨的界限,並以祂的治癒權能撫摸及潔淨一位痲瘋病人,同時祂也要觸摸及潔淨我們。今天我們可以反省一下,耶穌怎樣觸摸了我們的生命?在聖洗聖事中,祂以祂的愛觸摸我們,使我們成為天父的愛子、愛女,並且賞賜我們基督徒團體,好讓我們能生活其中,成為基督的肢體。在感恩聖祭中,祂以祂的臨在觸摸我們,使我們能聆聽祂的聖言,並吃喝祂的體血。祂也常常在我們罪的悔改中,以寬恕觸摸我們;在我們的煩惱中,以安慰觸摸我們;在我們的恐懼中,以祂的力量觸摸我們;在我們的困惑中,以祂的智慧觸摸我們。然而,我們是否願意跨越我們自己的界限,走向耶穌,好讓耶穌來觸摸我們?而我們又是否願意像耶穌一樣,也接納及幫助那些渴望被觸摸的人。」
- 4. 主祭可以用下列類似的引言,來幫助信友們進入「懺悔詞」當中:「當主耶穌以祂治癒的權能觸摸我們的時候,我們卻常常冷漠以對;而對那些渴望被接納、被觸摸的人們,我們也常常視而不見;為此,讓我們祈求上主的寬恕。」
- 5. 這個主日「信友禱詞」的導言,主祭可以運用本主日讀經及福音的精神,以下列類似的話語來邀請會眾提出意向:「痲瘋病人的信德為他自己帶來了潔淨與治癒的恩寵;現在就讓我們懷著同樣的信德,向天主呈上我們的祈禱。」同時可以用下列類似的祈禱文結束信友禱詞:「天主,祢是我們患難時的避難所和保障;我們祈求祢俯聽我們的祈禱,並將救恩的喜樂傾注在我們心中,使我們四周洋溢著獲救的喜樂。以上所求是靠我們的主基督。」
- 6. 在「感恩經」開始之前,主祭可以用下列類似的話語作為導言,引領信友們進入感恩聖祭的頂峰經驗當中:「我們天上的慈父已經召叫所有的人,藉著祂的聖子,並在聖神內成為一心一體,因為祂不帶任何偏見與歧視地愛著我們每一個人。現在就讓我們跟隨基督,獻上我們的讚頌與感恩。」
- 7. 宜採用感恩經第一式、第三式或第四式。(按「彌撒經書總論」第365號d項:「感恩經第四式:附有不可變換的頌謝詞,扼要地陳述整個救恩史。本感恩經可用於沒有專用頌謝詞的彌撒,以及常年期的主日。這感恩經因其結構關係,不得加念為亡者的特殊經文。」)若採用感恩經第一式及第三式,則頌謝詞可採用「常年主日頌謝詞」(一)~(八)。
- 8. 本主日「禮成式」可舉行隆重降福禮。請見《主日感恩祭典(乙)》頁 314-315「季節降福經文-常年期」。
- 9. 最後的結束派遣用語可選用以下格式:
  - 1) 去傳揚上主的福音吧!
  - 2) 平安回去,在生活中光榮天主吧!
  - 3) 平安回去吧!

## 一周禮儀

- 1. 平日讀經採雙數年。
- 2. **請特別注意**:2月14日(周三)是「聖灰禮儀日」,禮儀年度開始進入四旬期。為了與普世教會同步,也為了在牧靈上幫助教友們建立起正確的主日及「聖灰禮儀」的觀念,堂區比較適宜在「聖灰禮儀星期三」施傅聖灰。因此堂區可以按照牧靈的情況,於彌撒中舉行「聖灰禮儀」。彌撒省去開始時的懺悔禮,並在福音及講道後,祝福及撒放聖灰。如果要在主日撒放聖灰,則可以在彌撒外撒放。

若有需要,堂區也可以在聖灰禮儀後星期四至星期六期間,另外組織彌撒外的「聖灰禮儀」,按照禮規,此禮儀可以以聖道禮儀開始(進堂詠、集禱經、讀經,取消懺悔詞),在主禮講道之後,祝福並施放聖灰(灰燼若已在聖灰星期三的禮儀中祝福,則不必再度祝福),之後信友禱詞和結束禱詞。

由於今年的「聖灰禮儀日」隔日就是新年除夕,因此在傅抹聖灰時,建議採用:「你們要回頭改過,信從福音!」(谷一15)的格式,要比「人哪!你原來是灰土,將來還要歸於灰土。」(參創三19)更能夠符合「一元復始,萬象更新」的新春氛圍和精神。

這種在我們文化中的新春精神意義,事實上非常符合Kevin Richer在他的文章〈聖灰禮儀星期三及其信仰基礎〉中一段有關四旬期開始的意義說明,這段話充分地表達了這個日子的涵義:「要忠實於我們今天所領受的這個記號,需要巨大的勇氣。因為涉及到自願去直視我們生命中的陰影和黑暗。但是我相信,勇氣與我們的信德是成比例的。我們越是深入地相信復活事件所帶來的光明,就越有勇氣去探究生命中的黑暗。……那麼,四旬期的規誡是什麼呢?在禮儀的傳統語言中,這是悔改與修好的規誡。我們悔改什麼呢?是我們要在天主之外建樹自我的計畫。我們要和什麼修好呢?是我們最深的自我,無限而又親密地植根於天主內。因為我們是要『成為天主的正義』,這個恩寵不是『白受』的。這是我們一生的規畫,也要每年更上一層樓。」

「聖灰禮儀日」,應特別注意:

- a) 除殯葬彌撒之外,禁其他的禮儀。
- b) 在彌撒中,可於福音及講道後,祝福並施放聖灰。
- c) 灰可由橄欖樹枝燒成,或按照習慣,用去年的聖枝燒成。
- d) 彌撒省去開始時的懺悔禮。
- 3. 2月18日(周五)適逢農曆春節,舉行「春節彌撒」。

「春節彌撒」的全部彌撒專用經文,都是按照教會所指示的本地化原則編選或編寫,一方面固守教義及牧靈的原則,同時也反映出春節優美文化的特點。

彌撒結束之後,可舉行祭祖大典。(經文請見臺灣地區主教團網站 www.catholic.org.tw。)

在我們的地方教會,教會特別允許我們新年期間,農曆除夕至十五免守大、小齋,但仍鼓勵信友們努力實行愛德。

### 禮儀須知

- 1. 本主日可行殯葬彌撒,但禁其他亡者(紀念)彌撒。
- 2. 周週間舉行「求恩彌撒」(Missa votiva),包括週六特敬聖母彌撒,可採用適合彌撒的顏色,也可採用本日或本禮 儀時期的顏色。(「羅馬彌撒經書總論」第347號)